N

HAL

open science

L’intermédialité comme expérience

Murzilli Nancy

» To cite this version:

‘ Murzilli Nancy. L’intermédialité comme expérience. Academia Letters, 2020. hal-04337201

HAL Id: hal-04337201
https://univ-paris8.hal.science/hal-04337201v1
Submitted on 12 Dec 2023

HAL is a multi-disciplinary open access
archive for the deposit and dissemination of sci-
entific research documents, whether they are pub-
lished or not. The documents may come from
teaching and research institutions in France or
abroad, or from public or private research centers.

L’archive ouverte pluridisciplinaire HAL, est
destinée au dépot et a la diffusion de documents
scientifiques de niveau recherche, publiés ou non,
émanant des établissements d’enseignement et de
recherche francais ou étrangers, des laboratoires
publics ou privés.

Copyright


https://univ-paris8.hal.science/hal-04337201v1
https://hal.archives-ouvertes.fr

Patricia Viallet

FORMES ET (EN)JEUX DE
LINTERMEDIALITE DANS
L'ESPACE EUROPEEN

d'hier a aujourd'hui

SRS
g
e
S
(}.
)"J'
.j.i )
|

5
W

LY
“E,:
f’lﬂ
'
I" "_‘

]
—d.

J\’

.
S
! .!. 9
e — 1
T I "
pery - :
Wol S v Y
J— - 1B
s s ~ "
-
-s
:' -
Rk
»
- ———

R
NE
3 “ . -
|
/
i
it
p AF
\
1
(]
f
+-J
L

!
,
2

- o) B
|
'

e
.-ﬂ;.o~

20

3
W, !

VA

1.

D

-"

' "
A S Alpt T
Syt . '

'

|_'|_| -
. »
248 by | ol
i -

<+
e
-
e
g o
’
e
%".
P
Pve
o
ot
73
Yo
-
— -
e
~CmEs
g 7N
- -
| .
A

'
1

& 5

A,
P _...')_{(".- :

Konigshausen & Neumann



NANCY MURZILLI UNIVERSITE PARIS 8

L’intermédialité comme expérience

L'analyse du fonctionnement des ceuvres d’art intermédiales nous invite a prendre en considération l'expérience qui en
est partie prenante afin de mieux saisir la fonction sociale des processus intermédiaux. Sera défendue ici I'hypothese pragmatiste
selon laquelle une compréhension des enjeux de l'intermédialité tient 4 la non dissociation de 'idée, de I'action et du médium, dont
les interactions définissent l'unité d'un processus. L'exemple des expérimentations intermédiales d'écrivains et artistes francais
contemporains illustrera l'idée selon laquelle, en instaurant de nouveaux modes de relation avec I'écriture, ces pratiques attistiques
entrent en communication avec I'horizon humain, c'est-a-dire avec les autres secteurs de l'expérience. Si comme le soutenait M.
McLuhan « la rencontre de deux médias est un moment de vérité et de découverte qui engendre des formes nouvelles » libérant
notre perception de ses schemes habituels, I'un des enjeux de l'intermédialité pourrait étre en outre de reconstruire notre expérience
du monde.

The analysis of the functioning of intermediate artworks invites us to consider the experience involved in it in order to
better understand the social function of intermedials processes. The pragmaticist hypothesis that an understanding of the issues of
intermediality is based on the non-dissociation of the idea, action and medium, whose interactions define the unity of a process,
will be defended here. The example of intermedial experiments by contemporary French writers and artists will illustrate the idea
that, by establishing new modes of relationship with writing, these artistic practices enter into communication with the human
horizon, that is, with the other sectors of experience. If, as M. McLuhan argued, “the meeting of two media is a moment of truth
and revelation from which new form is born”, that release our perception from its usual patterns, one of the challenges of
intermediality could also be to rebuild our experience of the world.

La porosité qui affecte certaines formes artistiques contemporaines témoigne d'une interdépendance
dialectique des médiums mettant en cause l'essentialité des genres et des langages artistiques. Une attention au
fonctionnement symbolique des objets de l'art! implique de renoncer a les définir en fonction d'un mode de
symbolisation spécifique et exclusif, contrairement a I'idée moderniste greenbergienne qui considére chaque art
comme unique en vertu de son médium?. Devant les ceuvres intermédiales nous nous trouvons face a une pluralité
de modes de symbolisation dont le fonctionnement ne dépend pas de la nature intrinséque de chacun des
médiums mis en relation, mais du processus d'interaction de ces médiums avec I'ensemble des éléments qui en
déterminent le contexte d'usage. L'analyse du fonctionnement des ceuvres intermédiales nous invite a prendre en
considération l'expérience qui en est partie prenante afin de mieux saisir la fonction sociale des processus
intermédiaux>.

Dans les lignes qui suivent, je défendrai 'hypothese pragmatiste selon laquelle une compréhension des enjeux
de l'intermédialité tient 2 la non dissociation de l'idée, de l'action et du médium, dont les interactions définissent
l'unité d'un processus. Cela suppose que linteraction de la matérialité des différents médiums ne peut étre
envisagée sans tenir compte des opérations auxquelles ces médiums participent et de l'expérience ou des usages
qui en constituent le sens. On verra ainsi, notamment dans le cas des arts de la performance, comment
l'intermédialité, en faisant place a de nouvelles procédures de composition, peut conduire a une redéfinition de la
distinction goodmanienne entre ceuvres autographiques et allographiques, voire a une remise en question de ces
catégories®. Je m'appuierai sur la définition de 'expérience esthétique défendue par J. Dewey’, pour montrer
comment une ceuvre intermédiale, en s'insérant dans une expérience, perd son caractere d'objet et devient un
corrélat actif. L'exemple des expérimentations intermédiales d'écrivains et artistes frangais contemporains
illustrera l'idée selon laquelle, en instaurant de nouveaux modes de relation avec l'écriture, ces pratiques artistiques
entrent en communication avec 'horizon humain, c'est-a-dire avec les autres secteuts de l'expérience. Si comme
le soutenait M. McLuhan «la rencontre de deux médias est un moment de vérité et de découverte qui engendre

1 Voir Nelson Goodman, Langages de l'art. Une approche de la théorie des symboles [1968], trad. de 'anglais (USA) J. Morizot, Nimes : Ed. Jacqueline

Chambon, 1990.

2 Clement Greenberg, Towards a Newer Laocoon, in The collected essays and criticism 1939-1944, vol. 1., Chicago: Univ. of Chicago Press, 1986.

3 « La notion d’intermédialité nous renvoie donc aussi a la matérialité des médias et, en méme temps, aux interactions entre ces matérialités ;
mais ceci ne devrait pas empécher d’y inclure les questions de la signification et de la fonction sociale et historique de ces processus », Jirgen
Muller, « Vets Pintermédialité Histoites, positions et options d’un axe de pertinence », in Médiamorphoses, n°16, 2006, p. 99-110, p. 101.

4 Voir Jean-Pierre Cometti, Ia Nouvelle anra. Economies de l'art et de la culture, Paris : Questions théoriques, 2016.

5 Voir John Dewey, L'art comme expérience [1934], trad. de 'anglais (USA) J.-P. Cometti et al., Pau : Publications de I'université de Pau/ Ed.
Farrago, 2005.



des formes nouvelles »° libérant notre perception de ses schémes habituels, I'un des enjeux de l'intermédialité
pourrait étre en outre de reconstruire notre expérience du monde.

L De I'interdépendance dialectique des médiums

L’un des enjeux de l'intermédialité dans les arts contemporains tient dans sa mise en question de la définition
moderniste de Iart qui fait du médium artistique sa propre fin. Cette conception essentialiste de I’art culminait
dans les écrits théoriques de C. Greenberg, ou I'ceuvre d’art était considérée comme un objet symbolique
autonome caractérisé par le médium qui le constitue. Le fait que la plupart des artistes contemporains manipulent
plusieurs médiums a la fois, les mélent et les entrecroisent, met en cause I'idée d’une essentialité des genres et des
langages artistiques selon laquelle chacun des arts pourrait se caractériser par un mode de symbolisation qui lui
serait propre. Loin de refléter une forme d’unicité des arts, 'ccuvre d’art est, entre autres, aujourd’hui, le fruit de
Iinterdépendance dialectique des médiums qui la composent. Son identité, poreuse et mouvante, ne peut étre
définie par son médium. Elle peut moins que jamais étre considérée comme un objet séparé de son contexte
d’implantation et de réception, de 'expérience qu’elle engendre et de la variété des supports qu’elle emprunte
quand elle se fait transmédiale, « mutante » ou partition. L’intermédialité nous invite a prendre en considération
les ceuvres d’art du point de vue de I'expérience dont elles participent. Une approche intermédiale de I'art dés-
essentialise la relation entre médium et message et renoue l'art a la vie. D. Higgins, a qui 'on doit le substantif
«intermedia » et la notion d’intermédialité, rappelle que « l'intermédialité a toujours été une possibilité » dans
I’histoire des arts. Elle n’est, selon lui, en aucun cas une qualité intrinséque des ceuvres, mais plutot une partie de
leur maniere d’étre dont I"émergence dépend surtout de I'économie ou des modes d'une époque’. La mise en
lumicre, par D. Higgins, en 1965, de I'intermédialité dans les arts®, est indissociable du projet de Fluxus visant a
supprimer les frontieres entre toutes les formes artistiques et la vie, dont il est I'un des fondateurs. L’intermédialité
devient le moyen de reconnaitre la dissolution des fronticres entre les modes traditionnels de création artistique
et 'ouverture a de nouvelles formes non cloisonnées, mais aussi de mettre 2 mal la conception moderniste de art
qui isole 'ceuvre de son écosysteme en Iidentifiant a son médium. La reconnaissance d’un régime intermédial
entraine celle de la finalité sociale de son utilisation®, a partir du moment ou l'attention se déplace du médium
vers le message qu’il véhicule. Dans la pratique artistique, 'intermédialité se met au service de la production d’un
discours qui restitue aux ceuvres d’art une forme de transitivité tout en écartant I'idée d’un art autonome. En nous
exposant a la difficulté de les identifier au moyen des médiums qui les composent, les ceuvres d’art intermédiales
mettent en question la notion méme d’ceuvre d’art envisagée indépendamment du milieu avec lequel elle interagit.

II. La notion d’ceuvre au prisme de l'intermédialité

Silexistence d’ceuvres d’art intermédiales ne peut s’accommoder d’une définition par leurs médiums, se pose
la question de la facon dont elles peuvent étre appréhendées. On peut identifier trois types de conception de ces
ceuvres, comme objets, processus ou cortélats, selon que 'on s’intéresse a leurs propriétés intrinséques, a la forme
qu’elles prennent ou a leurs effets et modes opératoires.

(Buvres-objets :

11 est tentant de décrire les ceuvres intermédiales comme des formes hybrides, issues du croisement de deux ou
plusieurs médiums différents, ou, pour filer la métaphore organique, s’effectuent des mutations transgén(ér)iques.
Une telle représentation des ceuvres intermédiales nous renvoie cependant a une vision essentialiste de 'ceuvre en
tant qu’objet constitué du mélange des propriétés intrinseques de chacun des médiums qui la composent.
(Buvres-processus :

L’approche qui précéde ne prend pas en compte un autre aspect de I'intermédialité consistant en une forme de

protéisme de certaines ceuvres qui se transfigurent en passant d’'un médium a un autre. Ces ceuvres témoignent
d’une labilité sémiotique qui fait le jeu de I'intermédialité dans des pratiques artistiques exploratoires ou I'ceuvre
devient un processus en marche, tendu vers la recherche de nouvelles modalités d’expression ou de nouvelles
versions du monde.

6 Marshall McLuhan, Understanding Media: The Extensions of Man, Massachusetts : The MIT Press, 1994, p. 55, je traduis.

7 Dick Higgins, « Synesthesia and Intersenses: Intermedia », in Horizons: The Poetics and Theory of the Intermedia, Chicago: Southern Illinois
Umvcrslty Press 1984, traduction francaise : Dick nggms « Sur les intermédia », Appareil [En ligne], 18, 2017, consulté le 09 janvier 2019.
iti ; areil /2379, voir la note 9.

>

8 Dick Higgins, « Intermedia », in zbid.

? Dick Higgins, « Statement on intermedia », in zbid.


http://journals.openedition.org/appareil/2379

(Buvres-corrélat :

Mais une dimension essentielle des ceuvres intermédiales, qui est aussi I'un des enjeux de Iintermédialité telle
qu’elle est congue par D. Higgins, tient dans les effets de la mise en corrélation de différents médiums sur nos
schémes de représentation. L’ceuvre intermédiale, dés lors qu’elle est considérée non plus seulement comme un
objet ou un processus, mais aussi comme I’ensemble de ses actions et de ses effets sur expérience, pour le dire
dans les termes de J. Dewey!?, devient un corrélat actif pris dans un processus, un élément relationnel fonctionnant
a Iintérieur d’un écosystéme, toujours déja inscrit dans un environnement et en transaction avec celui-ci. Cette
transaction agit aussi bien au sein de I'ceuvre intermédiale, dans le jeu des médiums entre eux, que sur
I'environnement dans lequel cette ceuvre s’insére. C’est ce caractere transactionnel qui, comme nous le verrons
plus loin, fait des ceuvres intermédiales des opérateurs de transformation. Mais cela suppose d’interroger les
ceuvres intermédiales selon leur mode opératoire, plutot que selon les propriétés de leurs médium et a reposer a
nouveaux frais la question du fonctionnement des ceuvres d’art, que Nelson Goodman substituait a celle d’une
essence de lart!!,

Comment analyser le fonctionnement des ceuvres intermédiales ? Deux types d’approche peuvent étre
envisagés selon que I'on se place, d’un point de vue symbolique, du c6té de la signification des signes ou, d’un
point de vue pragmatique, du coté de leurs effets. Dans ILangages de ['art, N. Goodman s’est attaché au
développement d’une théorie générale des symboles applicable au fonctionnement des ceuvres d’art, dans un
véritable effort taxinomique de recension de la variété et des fonctions des symboles'?. Sa conception externaliste
de Pceuvre d’art lui a permis d’en expliquer le fonctionnement symbolique par ’analyse du contexte sémiotique
d’usage dans lequel elle se situe'3, au lieu de la considérer comme un message a la fois absolu et autonome. Son
approche nous donne les clés pour comprendre que la spécificité d'un médium artistique n'est pas liée a
l'exploitation d'un mode patticulier de symbolisation : la dénotation n'est pas plus une propriété du langage verbal
que l'exemplification n'est une propriété du langage visuel, méme si l'un et l'autre se caractérisent généralement
par ce mode de symbolisation. La peinture et la poésie, par exemple, ne sont pas intrinséquement identifiables
aux médiums qui les caractérisent dans un régime historique donné ; les tableaux-poemes des futuristes en sont
un exemple parmi d’autres. Le médium se distingue alors pat sa plasticité, puisqu’il peut passer du média qu'il
caractérise généralement pour fonctionner autrement dans un autre'®. L’intermédialité est une maniére de
modifier les conditions habituelles de fonctionnement des signes verbaux ou visuels, au seuil de laquelle les
travaux de N. Goodman se sont arrétés, mais que des études intersémiotiques ont poursuivi en s’en inspirant!>.
Toutefois ces approches ne prennent pas en considération les croyances, les valeurs, les pratiques de la
communauté, qui constituent pourtant la dimension pragmatique du fonctionnement des systemes symboliques
que leurs principes de pertinence semblent intégrer. Une approche pragmatique'® des ceuvres intermédiales
s’interrogera sur I'expérience qui en est partie prenante!’, la fonction sociale des processus intermédiaux!® ou

10 John Dewey, L art comme expérience (1934), trad. de 'anglais (USA) J.-P. Comett et al., Pau : Farrago/Publications de 'université de Pau, 2006,
p. 21.

1 Nelson Goodman, «Quand y a-t-il art? », in Maniéres de faire des mondes (1977), trad. de 'anglais (USA) M.-D. Popelard, Nimes : Jacqueline
Chambon, 1992, pp. 89-90 et 93.

12 Nelson Goodman, Langages de lart.

13 « Un Rembrandt cesserait de fonctionner comme ceuvre d’art si 'on s’en servait pour boucher une vitre cassée ou pour s’abriter », Nelson
Goodman, « Quand y a-t-il art? », gp. cit., p. 90.

14 Sur la distinction conceptuelle entre médium et média voir I'article de Bernard Vouilloux, « Medea mediatrix. Pascal Quignard et la figuralité
du médium », dans Le bal des arts. Le sujet et I'image : écrire avec l'art, Elisa Bricco (dir.), Roma : Quodlibet, 2015, p. 37-53.

15 Voir notamment Bernard Vouilloux, Langages de I'art et relations transesthétiques, Patis : 17éclat, 1997.

16 I ’approche adoptée ici ne s’oppose pas a celle de N. Goodman en tant qu’il pourrait étre considéré comme un philosophe non pragmatiste,
elle sautorise simplement a franchir un pas supplémentaire en direction du pragmatisme : « S'il fallait en effet se demander jusqu'a quel point
ses positions relévent du pragmatisme, la limite pourrait étre apparemment définie dans ce que Goodman laisse dans 'ombre: la nature des
rapports qui associent les versions du monde a toute extériotité, pas seulement celle du monde ou du réel présumé, mais des contextes auxquels
clles sont adossées, méme s'ils sont aussi investis pat le langage et par d'autres versions. », Le philosophe et la poule de Kircher, Jean-Pierre Comett,
Paris : Iéclat, 1997.

17 Voir John Dewey, L art comme expérience.
18 Voir Jurgen E. Miller, « Vers l'intermédialité. Histoires, positions et options d'un axe de pertinence », Médiamorphoses, 2006 : « Selon nous, la

fonction de ces processus [intermédiatiques] est a comprendre comme un éventail d’effets réalisables par les producteurs et, surtout, par les
consommateurs des productions médiatiques ; ceci vaut autant pour I'individu que pour un groupe social spécifique », p. 105.



encore sur une pragmatique du format des ceuvres!®. Mais avant d’approfondir ces questions, je voudrais
m’attarder sur un point qui, a ma connaissance, n’a jamais été mis en évidence, et qu’il me semble important de
souligner, car il révele a mon sens ce en quoi les oecuvres intermédiales ne peuvent se départir d’une
compréhension pragmatiste de leur fonctionnement.

I11. Du fonctionnement des ceuvres intermédiales

Une ceuvre peut étre définie comme une activité productrice d’un résultat a la fois extérieur a ’agent et doté
de qualités spécifiques qui l'individualisent et en font un objet esthétique. L’ceuvre est liée a un mode de
fonctionnement dont il s’agit de repérer les caractéristiques. Selon N. Goodman, il existe de ce point de vue trois
catégories d’objets esthétiques, le script (ou texte), la partition et ’esquisse (ou image), dont le fonctionnement
symbolique est divergent. Parmi ces trois catégories, N. Goodman distingue les arts allographiques (notationnels)
qui peuvent étre répliquées indéfiniment sans que cela remette en question l'identité de I'ceuvre et les arts
autographiques (non-notationnels) dont toute copie est une contrefagon. La relation a la notion d’ceuvre se définit,
selon lui, différemment pour chacune des trois catégories d’objets esthétiques : «une partition musicale
fonctionne dans une notation et définit une ceuvre ; [...] une esquisse ou image ne fonctionne pas dans une
notation mais est elle-méme une ceuvre ; et [...] un script littéraire a la fois fonctionne dans une notation et est
lui-méme une ceuvre ». 20

Allographique (copie) Allographique (copie) Autographique (original)

Notationnel Notationnel Non-notationnel
Est lui-méme wune  Définit une ceuvre Est elle-méme une ceuvre
ceuvre

Comme le remarque Jacques Morizot, « la fixation de frontiéres nettes a toujours pour résultat — Goodman
en est le premier conscient —?11 d’attirer 'attention sur les zones mitoyennes ou abondent les cas difficiles a
classer »22 Or Pintermédialité remet précisément en question la netteté de ces frontieres et en particulier la
distinction goodmanienne entre arts allographiques et arts autographiques. Cette distinction a été abondamment
discutée, essentiellement du point de vue d’une ontologie des ceuvres d’art. 2> Pour N. Goodman, cette distinction
n’a toutefois rien d’ontologique :

Je ne soutiens pas du tout que la question de savoir si un art donné est autographique ou allographique dépend
d’autre chose que d’une tradition qui aurait pu étre différente et peut aussi changer. Des facteurs comme le caractere

19 Voir Olivier Quintyn, « Poétique(s) et pragmatique(s) du format: éléments d’enquéte », Iz octavo. Des formats de I'art, David Zerbib (dir.),
Presses du réel, 2015. Repris dans Implémentations/ Implantations, Paris : Questions théoriques, 2018.

20 Nelson Goodman, Langages de 'art, p. 249.

21 Voir sur ce point Nelson Goodman, I 'art en théorie et en action, trad. de 'anglais (USA) J.-P. Cometti et R. Pouivet, Paris : I.’éclat, 1996, p. 50-
51.

22 Jacques Motizot, La philosophie de I'art de Nelson Goodman, Nimes : Jacqueline Chambon, 1996, p. 146.

23 Pour une discussion de la théorie goodmanienne de la notationalité et de la distinction entre arts autographiques et arts allographiques, voir
Jacques Morizot, Sur le probleme de Borges. Sémiotique, ontologie, signature, Paris : Kimé, 1999.



éphémere des exécutions et la participation de plusieurs personnes peuvent contribuer a faire qu’un art soit
allographique ; mais cela ne signifie pas du tout que tout art doit toujours avoir été ou étre a jamais autographique.?*

Mais si 'on peut, comme le fait Goodman, imaginer qu’un art puisse glisser d’une catégorie a I'autre, I'ceuvre
intermédiale, quant a elle, tend a brouiller les frontieres. Prenons un exemple récent dans I’art contemporain.
Lrartiste Julien Bismuth travaille sur les conditions d’existence du langage a travers un dialogue constant entre le
texte, 'image et I'objet, un tel dialogue étant selon lui nécessaire pour appréhender ce qu’est le langage. J. Bismuth
réalise des performances ou il improvise I’écriture d’un texte sur une page blanche, ou sur son écran d’ordinateur,
dont I'image vidéo est projetée devant le public qui le lit et assiste ainsi en direct a un acte de création. La
performance se termine quand la page est pleine. A Porigine de cette performance, il y a 'idée de transformer un
texte en image et 'évidence, pour I'artiste, que la seule image qu’on puisse donner d’un texte est celle d’un texte
en train de s’écrire.?> Nous sommes ici en présence d’une ceuvre 2 la fois notationnelle (le texte), non-notationnelle
('image vidéo du texte projetée), et autographique (la page manuscrite ou dactylographiée est un exemplaire
unique, I'image vidéo également). Les fronticres entre les catégories goodmaniennes sont donc ici transgressées
et les catégories entremélées, puisqu’une ceuvre ne peut étre a la fois notationnelle et non-notationnelle,
notationnelle et autographique. Nous pourrions considérer que ce qui définit le fonctionnement d’une ceuvre
n’est pas la somme de chacun des médiums qui la composent séparément, mais le tout qu’elle forme. Toutefois,
méme dans ce cas, cette ceuvre reste située dans une zone d’indécidabilité quant a savoir si elle fonctionne de
maniére allographique ou autographique. Pour un nominaliste tel que Goodman I'ceuvre réside dans 'inscription
et non dans 'exécution. Mais ou situer les arts sans inscription qui font appel a une performance non réitérable,
comme c’est le cas pour Pceuvre de J. Bismuth ? Cette performance peut étre réalisée plusieurs fois, dans des lieux
différents, selon a peu pres le méme dispositif et la méme mise en scene, cependant ’ceuvre produite ne sera
jamais exactement la méme puisque le texte est toujours improvisé en direct, et puisque le public, sans lequel cette
ceuvre ne peut exister, ne sera pas le méme non plus. En effet, a la différence de certaines performances, concerts,
ou picces de théatre qui peuvent étre enregistrées pour ¢tre projetées devant un autre public, ici, tout repose sur
la coprésence de I’écrivain-performeur et de son public-lecteur par lequel le fonctionnement du dispositif est
activé. 11 semble donc bien difficile de déterminer si le public qui participe a cette performance est en présence
de I'une des multiples versions d’une ceuvre (allographique) ou si chacune des versions de cette performance
définit une ceuvre (autographique). Ici, entre en jeu I'expérience du public, dimension qui n’est pas prise en compte
dans la théorie notationnelle de N. Goodman. C’est pourtant bien cette expérience qui, dans la durée de la
performance, de I’exécution musicale ou de la représentation théatrale, détermine I'identité de ceuvre, car, dans
chacun de ces cas, comme le note avec justesse J.-P. Cometti, « en tout état de cause, mon expérience est celle de
I'ceuvre. Je ne dirai que j’écoute une version des Gymmngpédies ou du Prélude a l'aprés-midi d’un fanne que si j'adopte
un point de vue analytique ou critique, et que jentreprends d’apprécier les mérites comparés de deux exéeutions. »*

A Porigine de la performance de J. Bismuth, il y a le désir de proposer une expérience de la transgression des
fronticres entre le texte et 'image, qui aboutit effectivement a un brouillage des catégories par lesquelles la théorie
notationnelle de N. Goodman explique le fonctionnement symbolique des ceuvres, ou Iexpérience de
Iintermédialité semble jouer un role déterminant dans I'individualisation de I'ceuvre intermédiale en tant qu’ceuvre.

Iv. L’inséparabilité de I'idée, de l'action et du médium

Dans l'ouverture de L'art comme expérience, J. Dewey remarque que les ceuvres d’art sont le plus souvent
identifiées a des objets dont on sépare I'expérience que I'on en fait :

On identifie généralement Pceuvre d’art a I’édifice, au livre, au tableau ou a la statue dont Pexistence se situe en
marge de Pexpérience humaine. Puisque la véritable ceuvre d’art se compose en fait des actions et des effets de ce
produit sur I'expérience, cette identification ne favorise pas la compréhension. [...] Lotsque les objets artistiques
sont séparés a la fois des conditions de leur origine et de leurs effets et actions dans I'expérience, ils se retrouvent
entourés d’un mur qui rend presque opaque leur signification globale, a laquelle s’intéresse la théorie esthétique.?’

C’est cette continuité entre la production et la réception des ceuvres d’art dont J. Dewey a cherché a rétablir le
sens a travers une réflexion sur I'esthétique de I’expérience humaine. Selon lui, une expérience véritable — a savoir,

24 Nelson Goodman, L art en théorie et en action, p. 51.

25 « Iécriture en direct de Julien Bismuth », dans « Les carnets se la création », émission de Aude Lavigne, radio France Culture,le 5/9/2017,
https:/ /www.franceculture.fr/emissions/les-carnets-de-la-cteation/lectiture-en-direct-de-julien-bismuth.

26 Jean-Pierre Cometti, Ia Nouvelle anra, note 35, p. 33 et note 17, p. 81.

27 John Dewey, L art comme expérience, p. 21.



celle que l'on fait et non celle que l'on a — est interactive et consiste a rétablir une continuité entre soi et
Penvironnement devant une situation problématique. Tout type d’expérience — y compris les expériences
esthétiques et/ou artistiques?® — engage une enquéte en vue de trouver des solutions adaptées grice a une
recherche de données, d'une phase réflexive d'élaboration des solutions et de tests, jusqu’a la découverte d’une
solution qui convienne. C’est méme, selon J. Dewey, 'expérience esthétique qui permet de comprendre ce qu’est
Pexpérience — ce pourquoi il place I'expérience au centre de sa philosophie de I'art — en ce qu’elle est a la fois une
expérience « compléte et intégrée »*, qui lorsqu’elle est saisie dans son unité permet de relier les éléments d’une
expérience les uns aux autres. « L’art, dans sa forme, unit phase d’action et phase de réception, flux et reflux de
I’énergie, unité qui fait qu’une expérience est une expérience. »° L’expérience, comprise en tant que relation entre
ces deux phases, permet de saisir « la relation réciproque qu’entretient I'art en tant que production avec la
petception et I’évaluation en tant que facteurs de plaisir. »! Cette continuité entre la phase de production et la
phase de réception au sein de Pexpérience de 'art permet de mettre en évidence Iinséparabilité de I'idée, de
'action et du médium. Ce qui se conjugue comme articulation d’une idée dans des actes ou des opérations mettant
en ceuvre un ou des médiums ne forme en réalité quune seule et méme chose : la pensée en action. Le médium
n’est médium que dans la mesure ou il entre a titre constitutif dans un processus de pensée en action.

C’est en cela qu’il parait important de prendre en considération la dimension expérientielle de I’art dans la
compréhension du fonctionnement des ceuvres d’art. Le choix de lintermédialité, pour un artiste, tient
généralement dans le désir de chercher d’autres moyens d’expression, d’explorer des représentation du monde et
de sortir des bornes de la représentation préconstruite. Si selon I'expression de McLuhan « la rencontre entre
deux médias est un moment de vérité et de découverte qui engendre des formes nouvelles », ce n’est que par
I'expérience active qui en est faite, tant du point de vue du créateur que du récepteur. Sans la notion de cette
inséparabilité de I'idée, de ’action et du ou des médiums réunis au sein de 'expérience, nous risquons de passer a
coté de 'un des enjeux les plus importants de 'intermédialité, qui n’est pas une simple exploration des possibilités
techniques de la mise en relation de différents médiums en vue de créer de nouveaux objets artistiques séparément
de Pexpérience qu’engage 'intermédialité. L’ceuvre intermédiale, en s'insérant dans une expérience, perd son
caractére d'objet et devient un corrélat actif, pris dans un processus et un réseau d'usages, renouant ainsi avec le
processus qui lui a donné naissance. Les expérimentations intermédiales produisent des effets de déplacement qui
donnent a 'expérience artistique la forme de I'enquéte exploratoire. On peut considérer I'intermédialité comme
une création de nouveaux formats, a la lumiere de ce qu’Olivier Quintyn désigne comme un retraitement de
formats au sein d’une pragmatique du format des ceuvres, a savoir « un travail de retraitement second d’une
médiation, qui remet en jeu un mixte a priori indivis de médium et de message. »2 Selon lui, « le format produit
ou active des cadres génériques et pragmatiques qui reglent les contenus référentiels de I'ceuvre [...] ainsi que les
interactions possibles que nous entretenons avec elle » . Du point de vue du format, il n’y a pas de distinction
d’essence entre médium et message, pas plus qu’il ne sont essentiellement liés I’'un a I'autre.

Lorsqu'on lenvisage [le format] non plus comme un simple véhicule ou un simple zntermédiaire causal qui
transporterait passivement du contenu, mais comme un véritable médiatenr (qui associe et agrege de fagcon mobile
des collectifs d’acteurs sociaux), ce quon désigne par un « format » équivaut a une chaine de traduction et de médiation qui
relie en les transformant des acteurs humains et des acteurs non humains, institutionnels et techniques. Passer d’un
format a un autre revient a redéployer ou retracer les collectifs et les situations qui étaient intriqués ou condensés

28 Le continuisme de J. Dewey I'engage a ne pas dissocier les termes « artistique » et « esthétique » : « Nous ne possédons pas de mot en anglais
qui comprenne sans équivoque ce qui est signifié par les deux mots « artistique » et « esthétique ». Comme le terme « artistique » fait
principalement référence a I'acte de production et que I'adjectif « esthétique » se rapporte a Pacte de perception et de plaisir, I'absence d’un
terme qui désigne simultanément les deux processus est malencontreuse. Cela a parfois pour effet de les dissocier et de présenter I'art comme
un élément superposé au matériau esthétique, ou bien, a 'opposé, cela conduit a supposer que, puisque I’art est un processus de création, la
perception d’une ceuvre d’art et le plaisir qu’elle procure n’ont rien en commun avec I'acte de création. », 1bid., p.71.

2 1bid., p. 81.
30 Tbid., p. 73.
3 bid., p. 72.
32 Olivier Quintyn, Implémentations/ Inmplantations, p. 57.

5 Ibid, p. 43.



dans la version premiére de ce « réseau », a produire une autre version de la réalité par une autre manicre (relativiste)
de faire des mondes symboliques. 3

Il me semble intéressant d’envisager 'expérience de I'intermédialité sous I'angle d’une pragmatique du format,
telle qu’elle est définie ici, dans la mesure ou elle met clairement en évidence le fait qu’en passant d’un format a
un autre, la pratique intermédiale, 'ceuvre et 'expérience qui en résultent peuvent (re)construire de maniere active
notre expérience du monde en provoquant de fagon expérimentale une remise en question de nos anciens usages.

Développements” est un catalogue d’exposition ot en lieu et place de « photographies numériques au BlackBerry
Bold 9900. Tirage sur papier argentique spécial », Jérome Game présente des « photographies » d’un autre type
composées de blocs-textes, chacune numérotée et datée. Il s’agit de développer une relation entre texte et image
via le texte et de viser le monde « comme ce qui arrive aux choses »*.

Le ciel a mangé presque
toute I'image est pleine de
nuages flottant dans le
bleu pale. La piste en gris clair
est tout en bas, la pelleteuse
d’un engin de chantier levée
contre le bord du cadre en
ombre chinoise.

21.43.24

201337

J. Game performe la lecture de ce texte en projetant le cadre vide de diapositives, qu’il fait défiler au rythme des
pages. Le spectateur peut imaginer dans ce cadre la position des éléments décrits dans chaque bloc-texte et
expérimenter ainsi une forme de relation de traduction entre texte et image, ou celle-ci serait déclenchée et en
quelque sorte rendue visible par la lecture du texte, ’'ensemble du dispositif questionnant nos manieres de voir.
Cette ceuvre intermédiale interroge d’une toute autre maniere que la performance d’écriture de J. Bismuth, I'idée
de la transformation d’un texte en image. L’'une comme l'autre de ces petformances use de I'intermédialité pour
remettre en question certains de nos usages habituels du texte et de 'image.

V. La performance comme lieu de 'expérience intermédiale

Envisager lintermédialité dans sa dimension expérientielle permet de mettre en lumiére la dimension
interactive des ceuvres intermédiales et leur capacité de réaliser une expérience complete au sens que J. Dewey
donne a ce terme. La combinaison de différents médiums n’aura d’effet que si elle saccompagne de
Iexpérimentation d’une autre version du monde dénouant des crampes ou des crispations mentales, assouplissant
des régles ou des croyances, ébranlant des modes de pensée ou des représentations figés. Or rien de ceci ne peut
avoir lieu indépendamment d’une expérience située en un temps et en un lieu donnés. L’ceuvre intermédiale ne
peut étre pensée en dehors de la temporalité de 'expérience intermédiale, car c’est cette expérience qui la définit.
Ceci apparait clairement dans I'une des pratiques artistiques ou le recours a intermédialité est le plus fréquent :
la performance. Selon ].-P. Cometti, «la performance constitue un paradigme des conditions et de la
compréhension de I« art », c’est-a-dire de ce que ce mot recouvre dans les différents usages que 'on peut en
faire. »® La performance met en évidence les conditions qui doivent étre réunies pour qu’une ceuvre, et a fortiori
une ceuvre intermédiale, soit percue et fonctionne en tant que telle, notamment par le fait que la production et la
réception artistiques y sont simultanées. Si I'on entend l'intermédialité comme une combinaison de moyens de
transmettre une information, celle-ci n’atteindra sa cible que dans I'interaction entre ma vie et ce que 'ceuvre peut
y changer le temps de I'expérience que j’en fais. L’ceuvre n’existe pas indépendemment de cette expérience, du
moment et des conditions dans lesquelles elle est percue®. C’est dans I'interaction entre les différents médiums
mis en relation et celui qui en fait Pexpérience que se définit le fonctionnement de I'ceuvre intermédiale. Les

3 Ibid, p. 58.

3% Jérome Game, Développements, Patis : Editions Manucius, 2015.

% Ibid, p. 9.

57 Tbid., p. 13.

38 Jean-Pierre Cometti, La Nonvelle aura, p. 83.

3 Un tel constat tendrait a faire de toutes les ceuvres, des ceuvres autographiques. Voir sur ce point Jean-Pierre Cometti, La nonvelle aura, note 17

p. 81.



ceuvres intermédiales reconfigurent ainsi des formes de socialité, dans la mesure ou elles entrent en
communication avec l'hotizon humain, c'est-a-dire avec les autres secteurs de l'expérience.

J'illustrerai ces dernieres réflexions avec le récit d’une performance de Louise Hervé et Chloé Maillet. Connues
pour leurs conférences décalées qu’elles présentent zz sitn en uniformes ou qu’elles déléguent a des acteurs, ces
deux artistes anthropologues et historiennes travaillent au carrefour de la vidéo, des textes de fiction et de la
performance — notamment autour de personnages et de lieux historiques. Dans « La performance de Prosper
Enfantin, ou les saint-simoniens », elles retracent I'histoire de la fondation du groupe des Saints-Simoniens en
1830 par Barthélémy Prosper Enfantin, y injectant des éléments de fiction, des références littéraires ou
cinématographiques. Elles proposent de multiples versions de cette histoire, déclinée en textes, performances ou
installations. A la fin de I'une de ces performances au Centre Pompidou®, I'une des deux artistes demande a un
membre du public de 'aider a boutonner le corset de Prosper qu’elle endosse. Les saint-simoniens, eux-mémes
praticiens de la performance publique, attachaient une symbolique d’entraide humaniste a ce vétement car il
nécessitait 'aide d’une autre personne pour le fermer. Ce geste final vient boucler le processus de mise en abyme
de cette performance : le public, en y prenant part, y fait entrer la part de réel suffisante pour transformer ce mixte
d’histoire et de fiction en une réalité qui atteste non seulement du pouvoir de ’art d’éclairer d’un autre regard des
pans entiers du réel — ici ’histoire des saint-simoniens telle qu’elle est parvenue jusqu’a nous —, mais aussi du fait
que ceci ne peut advenir sans étre activé par I'expérience — I'aide — du public.

C’est ce que les arts de la performance, comme lieu par excellence de l'intermédialité et d’une simultanéité de
la création et de la réception, rendent manifeste. I’expérience joue un role fondamental dans Iactivation des
ceuvres d’art intermédiales, en ce que entrecroisement de différents médiums artistiques suppose une plus grande
participation du spectateur ou du lecteur dans 'implémentation des différents systemes symboliques impliqués
dans le fonctionnement des ceuvres. Une plus grande prise en compte de la dimension expérientielle de
lintermédialité dans les études intermédiales permettrait sans doute de déplacer l'attention de la question
ontologique ou sémiotique de linteraction des médiums entre eux vers la question anthropologique ou
pragmatique de la forme que cette interaction donne a 'expérience humaine, qui n’est au fond guere éloignée de
la question de la forme que 'expérience humaine donne a l'interaction des médiums artistiques.

40 Louise Hervé et Chloé Maillet, «La performance de Prosper Enfantin, ou les saint-simoniens », Festival Extra ! La littérature hors du livre,
Centre Pompidou, 9 septembre 2017.



